
IL CONCILIO DI NICEA
IERI, OGGI E DOMANI

1. ALLA VIGILIA DEL CONCILIO
2. I MOTIVI DELLA CONVOCAZIONE

3. LA PROFESSIO FIDEI DI NICEA

1



1. ALLA VIGILIA DEL CONCILIO

• Il simbolo del Concilio di Nicea (325) contiene la formula di fede (Credo) dalla Chiesa del IV 
secolo che ha operato il discernimento di fronte alla crisi ariana. Pochi anni prima v’era stata 
l’ultima persecuzione di Diocleziano (303). L’incontro di Costantino con Licinio a Milano, capitale 
occidentale dell’impero, dopo la vittoria di Ponte Milvio (312), aveva siglato un accordo (313) che 
dichiarava religio licita (culto ammesso) il cristianesimo allora in espansione. Licinio in Oriente 
aveva dovuto successivamente abrogare con un rescritto le leggi repressive verso i cristiani. Tale 
accordo ci è pervenuto sotto il nome improprio di Editto di Milano, attraverso il De mortibus 
persecutorum di Cecilio Lattanzio. In Occidente non era stato necessario, perché già Costanzo, 
padre di Costantino, aveva praticato un atteggiamento di tolleranza verso i cristiani.

• Nel decennio seguente (314-324) il conflitto con Licinio si protrasse a fasi alterne, fino a quando 
Costantino, dopo la vittoria di Adrianopoli e di Crisopoli del 324, divenne imperatore unico. La 
nuova situazione aveva cambiato lo scenario dell’impero. Costantino sentiva forte l’urgenza di 
assicurare l’unità politica anche attraverso la pace religiosa. Di fronte a diversi focolai di divisione, 
soprattutto nell’importante sede di Alessandria per lo scontro tra il vescovo Alessandro e il prete 
Ario, l’imperatore decise di convocare un concilio a Nicea per la tarda primavera del 325. 

2



2. I MOTIVI DELLA CONVOCAZIONE

• Costantino, quindi, diventa l’attore principale del Concilio di Nicea: il motivi della sua 
convocazione sono tre: 1) la pacificazione dottrinale come implicazione dell’unità politica 
dell’impero: 2) la soluzione della questione liturgica (la data della Pasqua) e 3) lo scisma 
meleziano (un forte contrasto interno alla Chiesa di Egitto tra il Patriarca e il vescovo Melezio). 

• Per quanto riguarda i vescovi partecipanti, l’unico elemento dirimente del Credo Niceno è stato 
l’homooúsios (“consustanziale”, “della stessa sostanza” del Padre), perché nel simbolo non è 
presente l’espressione del Figlio “generato prima di tutti i secoli”, che Eusebio aveva proposto, né 
si fa parola della coeternità della generazione del Lógos, cavallo di battaglia del patriarca 
Alessandro contro Ario. 

 

3



3. LA PROFESSIO FIDEI DI NICEA

• Al Concilio di Nicea avviene un fatto del tutto nuovo: l’elaborazione di un Credo con valore 
universale, rispetto ai simboli in uso nelle singole chiese. «L’essenziale della svolta sta nella 
circostanza che, per la prima volta in un Credo promulgato dai vescovi della cristianità, si getta uno 
sguardo all’interno del mistero di Dio e lo si descrive». 

• Nella riunione del Concilio di Nicea, il vescovo Eusebio di Cesarea presentò il simbolo della sua 
Chiesa, come base per la formulazione del Credo comune. A quanto pare, si trattò di una mossa 
astuta per introdurre il simbolo battesimale della comunità di Cesarea, dopo averlo rinforzato con 
espressioni che lo avrebbero scagionato dinanzi all’imperatore dopo la condanna inflittagli dal 
precedente sinodo locale di Antiochia (primavera 325). La novità però stava nell’idea di un 
simbolo universale sottoscritto da tutti i vescovi. 

• La diversità dei simboli locali, fino ad allora accettata pacificamente, era stata accentuata in 
modo parossistico dalla controversia ariana, la quale aveva cominciato a ricevere attenzione 
favorevole da alcuni vescovi di sedi importanti come Cesarea e Nicomedia. Ma la situazione 
affatto nuova proveniva dell’intervento diretto dell’imperatore, già sperimentato nel sinodo di Arles 
(314), che aveva l’intenzione di dirimere la disputa ecclesiale. 

4



IL CONCILIO DI NICEA
IERI, OGGI E DOMANI

4. LA SINOSSI DEI SIMBOLI
5. CONFRONTI RAVVICINATI

6. EXPLANATIO SYMBOLI

5



4a.

LA SINOSSI 
DEI SIMBOLI

Lin. Simbolo Cesariense (C) Simbolo Niceno (N) Simbolo Niceno Costantinopolitano (NC)

1
2
3
4

Noi crediamo in un solo Dio
Padre onnipotente,
creatore di tutte le cose
visibili e invisibili

Noi crediamo in un solo Dio
Padre onnipotente,
creatore di tutte le cose
visibili e invisibili

Noi crediamo in un solo Dio
Padre onnipotente,
creatore del cielo e della terra 
di tutte le cose visibili e invisibili

5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33
33
35
36

E in un solo Signore
Gesù Cristo,
il Verbo di Dio,

Dio da Dio, luce da luce,
vita da vita
Figlio unico 
primogenito di tutta la creazione
generato 
dal Padre prima di tutti i secoli

per mezzo di lui tutte le cose 
sono state create

per la nostra salvezza

si è incarnato
e ha abitato tra noi

ha sofferto
il terzo giorno è risuscitato
è salito
al Padre
e tornerà nella gloria
a giudicare i vivi e i morti

E in un solo Signore
Gesù Cristo

Figlio di Dio unigenito
generato dal Padre
cioè della stessa sostanza del Padre
Dio da Dio, luce da luce,
Dio vero da Dio vero,

generato 
non creato
consostanziale al Padre

per mezzo di lui tutte le cose 
sono state create
quelle che sono nel cielo 
e quelle che sono sulla terra
per la nostra salvezza
è disceso
si è incarnato

si è fatto uomo

ha sofferto
il terzo giorno è risuscitato
è salito
ai cieli
e verrà
a giudicare i vivi e i morti

E in un solo Signore
Gesù Cristo

Figlio di Dio unigenito
nato dal Padre prima di tutti i secoli

luce da luce,
Dio vero da Dio vero,

generato 
non creato
consostanziale al Padre

per mezzo di lui tutte le cose 
sono state create

Per noi uomini e per la nostra salvezza
discese dal cielo
si è incarnato per opera dello Spirito Santo 
da Maria Vergine
e si è fatto uomo 
fu crocifisso per noi sotto Ponzio Pilato
ha patito e fu sepolto
è risuscitato il terzo giorno secondo le Scritture
è salito al cielo 
siede alla destra del Padre

e di nuovo verrà nella gloria
a giudicare i vivi e i morti

e il suo regno non avrà fine.

6



4b.

LA SINOSSI 
DEI SIMBOLI

37

38

39

40

41

42

43

44

45

46

47

48

49

50

51

52

Noi crediamo in uno 

Spirito Santo

credendo che ciascuno di 

essi 

è e sussiste

che il Padre è veramente 

Padre

il Figlio è veramente Figlio

lo Spirito Santo è 

veramente 

lo Spirito Santo

come nostro Signore ha 

detto

mandando i suoi discepoli 

a predicare:

Andate e predicate 

a tutti i popoli

battezzandoli nel nome

del Padre e del Figlio

e dello Spirito Santo.

e nello Spirito Santo. e nello Spirito Santo

che è Signore e dà la vita

e procede dal Padre

e con il Padre e il Figlio è adorato e 

glorificato

ha parlato per mezzo dei profeti

la Chiesa una santa cattolica e apostolica

professiamo un solo battesimo 

per il perdono dei peccati

aspettiamo la risurrezione dei morti

e la vita del mondo che verrà.

sigla simbolo colonna legenda corpi nel NC
NC Niceno Costantinopolitano, promulgato al Concilio Costantinopolitano I (381) terza colonna                 tutto il testo
N Niceno, promulgato al Concilio Niceno I (325) seconda colonna           grassetto
C Cesariense, Simbolo battesimale della Chiesa di Cesarea prima colonna               grassetto
A Apostolico, Simbolo battesimale della Chiesa di Roma inserzioni corsivo grassetto e normale
G Gerosolimitano, Simbolo battesimale della Chiesa di Gerusalemme inserzioni tondo 

7



5. CONFRONTI RAVVICINATI
• Da questa sinossi dei simboli possiamo operare i seguenti confronti:

Rapporti tra il Simbolo Niceno e il Simbolo Niceno Costantinopolitano

• Nel NC è inglobato quasi tutto il N. Vi mancano le espressioni: «cioè della sostanza del Padre»; «quelle che sono nel cielo e nella terra»; «Dio da 
Dio». L’espressione «cioè della stessa sostanza del Padre» è omessa perché è una ripetizione ed è contenuta nella parola «consostanziale» al 
Padre. Le parole «quelle che sono nel cielo e nella terra» nel N sono riferite al Figlio come cooperatore del Padre nella creazione, nel NC 
vengono riferite del Padre «creatore del cielo e della terra». L’espressione «Dio da Dio» è omessa perché già compresa in quella più completa: 
«Dio vero da Dio vero»

Rapporti tra il Simbolo Apostolico e il Simbolo Niceno Costantinopolitano

• Anche il Simbolo Apostolico si trova quasi intatto nel NC con poche variati di scarso significato. È notevole l’intreccio che risulta nel NC dalla 
fusione del N con l’A nei versetti che vanno da «per noi uomini…» a «…giudicare i vivi e i morti» (righe 24-36), i quali contengono il ciclo 
cristologico soteriologico. Si noti che l’incorporazione del Simbolo occidentale A nel NC, che ha come base il simbolo orientale N, dando 
origine a una formula unica comune anche nella liturgia sia agli Orientali che agli Occidentali, rappresenta una felice e simbolica unione della 
fede dell’Oriente con l’Occidente.

Rapporti tra il Simbolo di Gerusalemme e il Simbolo Niceno Costantinopolitano

• Paragonando il testo del nostro NC con quello che la Chiesa di Gerusalemme usava nel IV secolo per la professione di fede battesimale, 
notiamo che sono entrati nel NC i seguenti elementi: «del cielo e della terra» (riga 3): «prima di tutti i secoli» (riga 9); «nella gloria» (riga 33); «il 
suo regno non avrà fine» (riga 36); «ha parlato per mezzo dei profeti» (riga 41) «una (chiesa)» (riga 42); «un battesimo» (riga 43).

Elementi propri del Simbolo Niceno Costantinopolitano

• Gli elementi propri del Simbolo Niceno Constantinopolitano sono quelli riguardanti lo Spirito Santo. Nel primo concilio di Costantinopoli, 
infatti, si trattava di esprimere la divinità dello Spirito Santo contro l’eresia macedoniana che la negava, è ciò fu fatto mediante l’inserzione nel 
Credo degli appellativi dati allo Spirito Santo «Signore», «Vivificatore», «che procede dal Padre», «con il Padre e il Figlio è adorato e glorificato», 
«ha parlato per mezzo dei profeti». A motivo delle polemiche seguite al N per esprimere la divinità dello Spirito Santo non si usò più il termine 
«consostanziale», ma termini di tenore biblico.

Sintesi

• Il Simbolo NC risulta composto a mosaico, integrando diversi elementi delle epoche precedenti e per la prima volta incorpora Simboli interi, 
fatto che non era mai avvenuto prima 

8



6. EXPLANATIO SYMBOLI

• Di solito la Explanatio symboli procede nell’ordine logico, partendo dall’unico Dio Padre, creatore 
e provvidente, poi passa a illustrare il Figlio Unigenito, nel suo rapporto col Padre e nella sua 
incarnazione redentrice e, infine, culmina nella spiegazione della missione santificatrice dello 
Spirito santo, anima della Chiesa e vita del mondo. Se questo è l’ordine della realtà, tuttavia 
l’ordine dell’esperienza è inverso. Noi veniamo a sapere che Dio è Padre, perché il Figlio unigenito 
ce lo rivela e facciamo esperienza di come il Padre invia il Figlio nel mondo mediante l’opera 
trasformante e trasfigurante dello Spirito Santo. 

• Dice infatti l’Apostolo Paolo: «Quando venne la pienezza del tempo, Dio mandò il suo Figlio, nato 
da donna, nato sotto la Legge, per riscattare quelli che erano sotto la Legge, perché ricevessimo 
l’adozione a figli. E che voi siete figli lo prova il fatto che Dio mandò nei nostri cuori lo Spirito del 
suo Figlio, il quale grida: «Abbà! Padre!». Quindi non sei più schiavo, ma figlio e, se figlio, sei 
anche erede per grazia di Dio» (Gal 4,4-7). Dall’esperienza filiale e fraterna (“voi siete figli…”) 
sappiamo che “Dio manda lo Spirito del Figlio suo” che nella preghiera (di Gesù che grida nei 
nostri cuori) ci fa conoscere il suo nome come “Abba, Padre”! L’ordine dell’esperienza è inverso 
e complementare all’ordine della realtà: all’inizio abbiamo solo una vaga conoscenza de “il Dio” 
(ho Theós) che diventa esperienza viva del Dio cristiano (Abbà) attraverso il dono del Figlio e 
l’opera dello Spirito, profondamente intrecciate tra di loro.

9



6. EXPLANATIO SYMBOLI    Articolo cristologico

• Nel Simbolo di fede questa è la parte più ampia e ha la forma di una «storia in miniatura». Vi 
sono alcune diversità nel confronto fra i due testi. La differenza più evidente sta nell’aggiunta di tre 
sviluppi nel NC: 1) sull’origine di Gesù generato dal Padre: Figlio di Dio unigenito, nato dal Padre 
prima di tutti i secoli, luce da luce, Dio vero da Dio vero, generato, non creato, consostanziale al 
Padre; 2) sulla sua mediazione nella creazione del mondo: per mezzo di lui tutte le cose sono state 
create; 3) sulla sua incarnazione salvifica: per noi uomini e per la nostra salvezza discese dal cielo, 
si è incarnato. 

• La “regola della fede” (Credo) è la “formula breve” del Vangelo. Non intende sostituire i vangeli, 
ma indicare le tappe della libertà singolare di Gesù che ci mette in comunione con il mistero stesso 
di Dio. È facile notare che si sorvola sul ministero di Gesù, il suo annuncio, i suoi gesti di 
liberazione, le sue parabole e i suoi detti, il suo rapporto con la fede dei Padri. Ma il Credo ci 
fornisce il criterio per leggere la vicenda umana di Gesù come una storia che comunica la vita 
di Dio nel suo agire e nel suo patire. 

• Nella “spiegazione del credo” l’articolo che riguarda Gesù Cristo è il più ampio e potrebbe 
svolgersi in cinque scene: 1. Il Regno di Dio: l’annuncio del Regno da parte di Gesù; 2. La 
prossimità di Gesù: la storia dei gesti e delle parole di Gesù; 3. La croce gloriosa: il mistero 
salvifico della morte e risurrezione di Gesù; 4. Generato, non fatto: la risalita dalla storia al seno 
del Padre; 5. La gloria del Figlio: l’attesa del ritorno di Gesù. Ho sviluppato queste cinque scene 
nella mia lettera pastorale: Le dieci parole della fede, SDN, Novara 2024, pp. 13-22, per illustrare 
la vicenda di Gesù nella sua vita, passione, morte e risurrezione.

10



6. EXPLANATIO SYMBOLI    Articolo teologico

• È l’articolo più sobrio del Credo, perché il mistero santo di Dio, invisibile e inesauribile, preserva 
la sua ineffabilità e può essere accolto solo nella meraviglia dell’obbedienza della fede. Sul primo 
articolo del Credo si possono fare due osservazioni. Anzitutto, l’espressione “in un solo Dio 
Padre” non deve mettere la virgola dopo il termine Dio, perché il ministero dell’unità di Dio è 
riferita al Padre. Il Credo ha una struttura trinitaria: crediamo in un solo Dio Padre; in un solo 
Signore Gesù Cristo; e nello Spirito Santo. L’articolo su Dio Padre sta all’inizio nell’ordine 
dell’esposizione del Credo, ma nell’ordine dell’esperienza si può intendere pienamente solo 
attraverso lo sguardo filiale di Gesù. In secondo luogo, la formula Creatore del cielo e terra, di 
tutte le cose visibili e invisibili attribuisce a Dio l’origine della creazione. Nello sguardo di Gesù 
brilla il volto paterno dell’unico Dio, la fede nella sua onnipotenza e nel Creatore provvidente che 
benedice il mondo.

• Il primo articolo del Credo, sia nel simbolo A che nel credo NC, contiene la fede in Dio Padre 
Onnipotente. È il Figlio Gesù che ci mette in contatto e ci dona Dio come Padre. Nella libertà 
dell’amore dello Spirito. La sua “paternità” e “onnipotenza” sono attributi divini che non si 
possono intendere pienamente al di fuori del vangelo di Gesù. Sono verità accessibili solo nello 
sguardo di Cristo.

• La seconda parte del primo articolo della fede: Creatore del cielo e della terra, di tutte le cose 
visibili e invisibili, confessa il Padre all’origine della creazione, il Figlio come mediatore della 
creazione e lo Spirito come primizia dei cieli e terra nuovi. In tal modo la creazione è strappata 
dal problema dell’inizio del cosmo e introduce il tema del senso della vita e del mondo. C’è un 
inscindibile intreccio tra origine dal Padre, mediazione di Cristo, primizia dello Spirito che lega 
insieme mondo, corpo e comunità, fusi nell’attesa escatologica del futuro destino dell’umanità e 
dei nuovi cieli e terra nuova. Ho illustrato l’articolo sul Padre in Le dieci parole della fede, pp. 24-
28.

11



6. EXPLANATIO SYMBOLI    Articolo pneumatologico

• Le differenze che scaturiscono dalla sinossi tra A e NC per questo terzo articolo del Credo sono molto significative. La più 
importante è lo sviluppo, operato dal Concilio Costantinopolitano I, sulla divinità della Spirito Santo: che è Signore e dà la vita 
e procede dal Padre e con il Padre e il Figlio è adorato e glorificato, ha parlato per mezzo dei profeti. Non si usa più il termine 
homooúsios (fonte di tante discussioni) per dire l’uguaglianza di natura dello Spirito col Padre, ma si ritorna al linguaggio biblico: è 
Signore e dà la vita (Dominus et vivificans) e alla lingua liturgica: con il Padre e il Figlio è adorato e glorificato. Infine, si indica il 
modo con cui lo Spirito deriva dal Padre (processione) e si valorizza la sua azione con l’ispirazione profetica, il tratto più originale 
della prima alleanza. Inoltre, l’articolo sulla Chiesa cattolica è un momento interno della fede nello Spirito Santo che è presente e 
agisce in essa. Mentre, però, l’A riferisce solo la nota della “santità” della Chiesa, il NC declina le famose quattro note della Chiesa: 
una, santa, cattolica e apostolica. 

• La spiegazione di questo articolo del simbolo NC parte dall’opera dello Spirito Santo per arrivare al mistero della sua persona. 
La confessione di fede sull’opera dello Spirito si può rappresentare con due cerchi concentrici: l’esperienza dello Spirito del Risorto 
che rimanda alla memoria Jesu (il Risorto come “mittente” dello Spirito); la vicenda terrena di Gesù che appare suscitata e 
accompagnata dallo Spirito (Gesù come “destinatario” dello Spirito). 

• Il Simbolo A inserisce nella confessione di fede sullo Spirito Santo, l’articolo su la santa Chiesa cattolica, la comunione dei santi 
e la remissione dei peccati. Se communio sanctorum significa in origine la comunione delle realtà sante (neutro), la sequenza che 
ne risulta è perfetta: l’opera dello Spirito santificatore si rende presente nella Chiesa santa, nell’Eucaristia e nel Battesimo in 
remissione dei peccati. Il NC invece ordina l’articolo sulla Chiesa con le sue quattro note una, santa, cattolica e apostolica, ed 
esplicita un solo battesimo per la remissione dei peccati. 

• L’ultima parte del Credo ci proietta verso la speranza cristiana. La speranza è la fede distesa nel tempo. Possiamo dire che la 
speranza tende al compimento del tempo e ha la sua attuazione irreversibile nella Pasqua di Gesù. Il simbolo A svetta su questa cima 
altissima quando professa: credo la vita eterna; il simbolo NC allarga l’orizzonte alla redenzione di tutta la creazione: la vita del 
mondo che verrà. Chi volesse leggere lo svolgimento di questi aspetti sulla persona e l’opera dello Spirito può trovali in Le dieci 
parole della fede, pp. 30-37.

12



IL CONCILIO DI NICEA
IERI, OGGI E DOMANI

7. UNA RECEZIONE TORMENTATA
8. VERSO IL CONCILIO DI COSTANTINOPOLI (381)

9. UN FUTURO APERTO

13



7. UNA RECEZIONE TORMENTATA
• In conclusione, potremmo chiederci: perché il termine homooúsios resta dirimente nella formula di 

fede nicena? Ma soprattutto come? Ne è testimonianza la Lettera con cui Eusebio relaziona 
sull’evento conciliare. Sull’inserimento dell’homooúsios egli fa un’ermeneutica pro domo sua: egli 
l’ha accettato per amore di pace e per aderire al volere dell’imperatore e per questo lo equipara 
all’espressione “dal Padre”. Nello stesso modo Eusebio commenta gli anatematismi antiariani, non 
senza contorsioni e reticenze. In tal modo il vescovo di Cesarea è testimone del fatto che 
l’introduzione dell’homooúsios fu un’operazione voluta dall’imperatore supportato 
dall’iniziativa di alcuni vescovi che hanno visto nel termine l’elemento decisivo per sbarrare la 
strada agli ariani. 

• Se si dà credito alla testimonianza di Atanasio nel De decretis, l’homoousía nicena superò 
l’obiezione degli eusebiani di non essere un termine scritturistico, quando di fronte alla disparità 
ermeneutiche sui testi della Scrittura, sembrò che l’unica possibilità di dirimere la questione del 
rapporto del Figlio con il Padre fosse di concettualizzarlo con un linguaggio extra- 
scritturistico. Prinzivalli afferma giustamente: «con Nicea si apriva una traiettoria dottrinale che 
lasciava il campo aperto a una sempre maggiore ricerca di definizioni». Da quel momento non fu 
più possibile annunciare e pensare al Figlio Gesù se non come “colui che sta dalla parte del Padre”, 
e che lo è non come le altre realtà create e neppure come gli inviati da Dio (legislatori, profeti, 
sapienti), ma come il Figlio Uni-genito che è l’esegeta umano del Dio invisibile. 

• La differenza del Figlio Gesù dal mondo creato e redento è il discernimento di Nicea, la 
separazione del Figlio Gesù dall’ordine della creazione e della redenzione è il pericolo di Nicea, 
quando sia letta come il punto di partenza di uno sviluppo dogmatico e non come il criterio 
ermeneutico fondamentale per non perdere la ricchezza inesauribile della rivelazione. La fede 
nicena è di più del credo niceno, eppure il secondo è la teca preziosa che custodisce la prima. È 
questo il senso della “Nicea della storia”?

14



8. VERSO IL CONCILIO DI COSTANTINOPOLI (381)
• La vicenda che è seguita all’assise nicena si è incaricata di mostrare le due possibilità sopra evocate: la prima ha percorso 

la strada della reticenza di fronte al dettato di Nicea, sino quasi a farlo cadere nell’oblio; la seconda si è riservata una 
ripresa creativa, non solo della fede nicena, ma anche del credo niceno, quando è stato possibile integrarne la concettualità 
in una visione sinfonica. Nel frattempo, la “traiettoria dottrinale” aveva preso il sopravvento. Frutto di tale traiettoria è il 
fatto che il Credo niceno-costantinopolitano è ancor oggi il testo più ecumenico dopo la Bibbia. 

• Allora, come si passa dal discernimento di Nicea alla ripresa del primo Concilio nel dibattito del IV secolo, in altre parole 
che rapporto c’è tra la “Nicea della storia” e la “Nicea della fede”? Si badi bene: oggi non usiamo più la nota 
espressione pensando al Gesù della storia senza la fede dei discepoli, così come non possiamo professare il Cristo della 
fede senza ancoraggio alla storia singolare di Gesù. Allo stesso modo parlare di “Nicea della storia” ha senso se vi è 
custodito un discernimento essenziale per la fede, così quando ci si riferisce alla “Nicea della fede” non s’intende superare 
il primo significato, ma integrarlo in una visione più ampia che lo preservi dal suo limite. Quali passi, dunque, possiamo 
tratteggiare a partire dalla “Nicea della storia” per integrarla nella “Nicea della fede”? 

• La svolta avvenne con l’entrata in scena dei tre Cappadoci, ed è per loro merito se la controversia trinitaria giunse a 
soluzione sconfiggendo l’arianesimo. Ordinato vescovo di Cesarea di Cappadocia nel 370, Basilio con la formala mía ousía 
trêis hypostáseis, da un lato scioglieva l’identificazione pratica di ousía e hypóstasis degli occidentali e, dall’altro, 
consentiva agli orientali di sfuggire al pericolo di triteismo che definiva le trêis hypostáseis, come tre sostanze individuali. 
Infatti, sciogliendo la sovrapposizione di ousía e hypóstasis, Basilio affermava che le caratteristiche differenziali di Padre 
(ingenito), Figlio (generato), Spirito (procedente) si riferiscono alle hypostáseis del Padre, del Figlio e dello Spirito, nel 
senso che Padre, Figlio e Spirito posseggono la stessa essenza divina (ousía) in modo diverso: ingenita nel Padre, generata 
nel Figlio, procedente nello Spirito. Perciò ousía e hypóstasis non si sovrappongono e vanno tenute distinte. Questa è la 

soluzione neonicena: «il che cosa dell’essenza divina, la natura divina è la medesima nel Padre, Figlio e Spirito, ma il 
modo, il come questi tre posseggono la medesima essenza divina, li distingue». 

15



9. UN FUTURO APERTO

• La soluzione è caratterizzata da un uso della concettualità rispettoso dell’insondabilità di Dio 
a livello della natura (ousía), la quale è incomprensibile e inesauribile, e guardingo 
nell’attenzione alla taxis trinitaria che si riferisce alle trêis hypostáseis (Padre, Figlio, Spirito). 
La caratterizzazione delle tre persone con i termini di ingenito, generato, procedente, come delle 
altre nozioni che sono da attribuire al Padre, al Figlio e allo Spirito in maniera assoluta (potenza, 
gloria, grandezza, bontà, eternità, inconoscibilità) deve mantenere vivo il senso 
dell’incomprensibilità di Dio, che è il risvolto apofatico dell’inesauribilità divina per ogni spirito 
finito. La fede nicena finalmente raggiunge il suo vertice e quindi il Credo Niceno può essere 
totalmente integrato nel Costantinopolitano I (381). 

• Il termine homooúsios non viene più utilizzato per lo Spirito Santo, ritornando al linguaggio 
biblico (Dominum et vivificantem) e liturgico (simul adoratur et conglorificatur), più omogenei 
alla pratica della fede. Ecco la “Nicea della fede”: l’intenzionalità della fede nicena ha riplasmato 
durante un secolo di controversie la concettualità del credo niceno. In questo senso il concilio di 
Calcedonia, settant’anni dopo, prospetta la ricezione del symbolōn niceno-costantinopolitano come 
garanzia di un’ermeneutica fedele alla Rivelazione attestata nella Scrittura. Lo scopo del Credo non 
è di sostituire la Scrittura o di tradurla in concetti (dal kerygma al dogma, come interpretava la 
Dogmengeschichte), ma di custodire e far parlare l’inesauribilità della rivelazione del mistero santo 
di Dio, il Padre che si dona nel Figlio e ci trasfigura nello Spirito (dal dogma al kerygma, come 
afferma la nota espressione il dogma sotto la Parola di Dio). Se per tutte le chiese cristiane ancora 
oggi il simbolo Niceno-costantinopolitano è il testo ecumenico per eccellenza, la battaglia per la 
fede nicena è il punto di partenza per far ritrovare la fede comune. 

16



IL CONCILIO DI NICEA
IERI, OGGI E DOMANI

10. ATTUALITA’ E INATTUALITA’ DI NICEA
11. OLTRE, MA NON SENZA NICEA
12. TRE TEMI DI RIPENSAMENTO

17



10. ATTUALITA’ E INATTUALITA’ DI NICEA
• Se confrontiamo il punto di partenza dell’homoousía di Nicea col punto di arrivo della triunità di Costantinopoli, il senso 

della controversia può essere indicato nella dialettica tra i termini di ousía e hypóstasis, che passano dall’equivalenza 
nicena alla differenza costantinopolitana. Il merito dei primi vescovi fedeli a Nicea fu la fedeltà all’homooúsios dei 318 
Padri, per riportare totalmente Cristo “dalla parte di Dio”, sconfiggendo il subordinazionismo con cui Ario interpretava il 
sentimento occidentale dell’unità divina con lo strumento concettuale monarchiano dell’una substantia Dei (Tertulliano). 
D’altro canto, il merito dei vescovi orientali, pur continuamente minacciati di simpatizzare col subordinazionismo, in tutte 
le differenti versioni, eusebiane, omeusiane, omeane, fu di integrare la ricchezza della tripersonalità di Dio (del Padre, del 
Figlio, dello Spirito) all’interno dell’unità garantita dal Padre ingenerato. 

• A questo punto non si possono dimenticare anche le ragioni della inattualità di Nicea. Se la sua formula, calibrata nella 
versione di Basilio, custodisce l’intenzionalità della fede, resta nondimeno da ponderare lo strumento concettuale in cui è 
iscritta. In fondo sia Occidente che Oriente condividevano la stessa cornice ellenistica dell’ontologia del rapporto tra Dio e 
il mondo, connotata in termini cosmologici. L’unità della natura divina (ousía) era identificata con l’arché (Principio) del 
Padre ingenerato, con due possibili esiti devianti: quello subordinazionista, nelle sue infinite varianti orientali filoariane, 
resistenti ad ogni assorbimento nel Principio; o quello monarchiano, che riduceva le tre persone a tre modi, potenze o 
denominazioni salvifiche dell’unico e medesimo essere divino. I primi (triunitari) erano sensibili alla ricchezza 
dell’economia del Figlio e dello Spirito; gli altri (unitrinitari) erano attenti all’unità del mistero unico di Dio. 

• Entrambi però si collocavano nella cornice di pensiero che iscriveva l’evento della rivelazione e il donarsi di Dio agli 
uomini nel rapporto tra l’Uno immutabile e il divenire molteplice del mondo. La cornice concettuale ellenistica entrava 
qui nel punto massimo di “crisi ontologica”: se si faceva valere l’immutabilità di Dio (il Padre), il Figlio e lo Spirito 
potevano essere ridotti a manifestazioni (storiche) dell’unità/unicità del Principio; se, invece, si faceva valere il molteplice 
e il divenire del mondo (la creazione del mondo e la storia della salvezza), il Figlio e lo Spirito potevano essere 
subordinati o derivati di secondo ordine dal Padre, il Principio ingenerato. In ambedue i casi il Principio era pensato come 
l’Uno immutabile e immobile in riferimento al mondo concepito in termini cosmologici; mentre il mondo era percepito 
come molteplice e diveniente sul fondamento dell’Essere, stabile e consistente. Il calco di un’ontologia “meta-fisica” era il 
registro che alimentava la riflessione di ambedue i fronti in campo. 

18



11. OLTRE, MA NON SENZA NICEA

• La cornice ellenistica, dunque, faticava a pensare la storicità dell’Essere e la temporalità del 
mondo. Il compito attuale domanda di invertire il vettore pensando l’ontologia a partire dalla 
storia, senza cadere però nel pericolo opposto secondo cui il nostro modo di interpretare la vicenda 
di Gesù di Nazaret e la vita nuova dello Spirito possano irretire Dio nel mondo, trasformando il suo 
Mistero santo in una proiezione del nostro bisogno di redenzione e di salvaguardia della casa 
comune. È il rischio dello storicismo (verum quia factum) e del prassismo (verum quia faciendum). 
Tuttavia, questa attualizzazione radicale non deve perdere il “sugo della storia”. 

• Soprattutto il rinnovamento biblico, propiziato dalla Dei Verbum del concilio Vaticano II, ha 
comportato di ritornare sempre da capo alle fresche sorgenti del linguaggio biblico e della cultura 
semitica, inseparabili l’uno dall’altra, con il forte senso della “rivelazione come storia” che li 
attraversa. Oggi, tuttavia, siamo in grado di dire che il senso di Nicea domanda con urgenza di 
indagare la “storia come rivelazione”, mettendo al centro la teologia dell’alleanza e le relazioni 
tra Dio e l’umanità. L’alleanza d’amore tra gli uomini e la custodia del mondo creato deve riflettere 
la nostra configurazione a Gesù Cristo e l’esperienza dello Spirito che ci trasfigura in Lui. 
Configurazione a Cristo e trasfigurazione nello Spirito non sono solamente il “luogo” dell’incontro 
con il mistero di Dio, la cui unità si dà nella relazione tra le Persone divine, ma possono essere una 
“storia” capace di “rivelare”, cioè di accogliere e ricevere la donazione del Dio trinitario nell’unità 
di Agàpe. È questo il senso della fede nicena per noi oggi! 

19



12. TRE TEMI DI RIPENSAMENTO. Il primo tema: uni-trinità di Dio. 

• La separazione ha irrigidito e poi solidificato le differenze tra Oriente e Occidente. In Oriente l’unità di 
natura di Dio era pensata a partire dalla trinità delle persone (triunità): è l’unità di comunione del Figlio 
e dello Spirito nel Padre. A partire dalla taxis (ordine) trinitaria, l’unità del Figlio e dello Spirito risale al 
Padre, ma questo ha insinuato il pericolo di non sapere indicare il rapporto tra Cristo e lo Spirito 
nell’economia salvifica, perché Gesù e lo Spirito procedono entrambi dal Padre. Sorge da qui il rifiuto del 
Filioque da parte degli orientali, che non capiscono perché lo Spirito debba avere due “principi” (“procede dal 
Padre e dal Figlio”). La missione del Figlio e l’invio dello Spirito talvolta hanno corso il rischio di non essere 
correlati tra loro, con ricadute sul modo di vivere la Chiesa, i Sacramenti e l’escatologia. In Occidente, 
d’altra parte, l’unità era pensata come unicità dell’essenza e differenza delle persone (unitrinità), 
faticando a collegare i due piani dell’unità e della trinità, col duplice esito di concepire l’unità di Dio a monte 
della Trinità (il de Deo uno prima del de Deo trino) e di concettualizzare la Trinità secondo l’analogia 
psicologica (Agostino: mens, notitia, amor), più che secondo le missioni e le relazioni delle persone divine. 
La ricchezza delle missioni del Figlio e dello Spirito, in rapporto al mondo creato e alla libertà umana, hanno 
faticato a illuminare l’immagine comunionale (trinitaria) di Dio, rendendola estrinseca al rapporto con la 
libertà dell’uomo e con la creaturalità del mondo. 

• L’esperienza cristiana di Dio come Agàpe delle persone divine risultava ininfluente (Kant afferma che la 
Trinità è del tutto inutile). Essa appare incisiva sulla vita del mondo e sulla storia degli uomini solamente se la 
si incontra nella vicenda di Gesù e nel dono dello Spirito. Anzi, solo un’ampia ripresa dell’economia salvifica, 
come si dispiega con la storia di Gesù per gli uomini e con l’azione dello Spirito nella Chiesa e nel mondo, ha 
consentito e aiuterà sempre più ad accostare gli uomini e le donne al mistero santo di Dio nella sua benevola e 
misericordiosa condiscendenza verso il mondo creato e la storia umana. La teologia patristica, risalendo dalla 
vicenda di Gesù e dall’esperienza dello Spirito al grembo trinitario di Dio, ha corso il rischio di attrarre la 
storia nell’ontologia, perché l’Essere immutabile dei greci non poteva soggiacere al divenire e alla 
drammatica del Dio dell’alleanza e del Padre di Gesù che dona lo Spirito. Il compito per il futuro è di rendere 
ragione della tripersonalità di Dio (triunità) come la storia d’amore di Dio con l’umanità che è il luogo 
insuperabile dell’incontro con il mistero inesauribile del Dio che è Agape (unitrinità).

20



Il secondo tema: Chiesa universale e chiesa locale. 

• Sulla Chiesa si registra la differenza più notevole: mentre in Occidente si è consolidata la figura della 
Chiesa universale e istituzionale, incentrata sul papato e la gerarchia, in Oriente l’ecclesiologia ha 
privilegiato la Chiesa locale, incentrata sull’Eucaristia, come comunione nello Spirito Santo. L’Occidente 
parla ancora di un primato della Chiesa universale su quella locale, in difficoltà ad uscire da un’ecclesiologia 
dei poteri e dalla dialettica clero e laici, in particolare del ruolo delle donne; mentre l’Oriente vive con 
immediatezza un’esperienza della Chiesa eucaristica, fatta di carismi e ministeri, incentrati sul vescovo e il 
presbiterio, nella communio dei fedeli. Un benefico influsso dovrebbe circolare tra la visione di Chiesa 
orientale e quella occidentale, perché la Chiesa che nasce dall’Eucaristia superi i suoi particolarismi e 
campanilismi, e la Chiesa che si apre all’universalità delle Chiese non si pensi come un ONU delle chiese, ma 
come la Catholica dalle e nelle Chiese locali.

• Qui la differenza d’accento, legittima se non esclude l’altra posizione, fra gli unitaristi e i trinitaristi che si 
sono affrontati nel IV secolo, dovrà anche fare i conti con le rispettive patologie che sono sorte nella storia 
seguente: da un lato, il centralismo romano, che fatica a trovare un giusto rapporto tra centro e 
periferie, oggi in cerca di correzione con la sinodalità, ancora ferma all’ascolto e alla conoscenza, ma lenta 
nel passare dalla sinodalità di carta alla sinodalità di carne; dall’altro lato, la frammentazione orientale, la 
quale ancora ai nostri giorni sperimenta una forte dialettica tra le chiese sorelle, sempre minacciate da 
nazionalismi, talvolta persino armati, e da frammentazioni che fanno della communio tra chiese poco più 
che una federazione. Lo scambio che sta avvenendo a partire dal Vaticano II tra l’ecclesiologia locale e 
l’ecclesiologia universale non ha ancora raggiunto tra i due fronti un punto di apprezzabile convergenza che 
onori il senso profondo di Nicea: pensare l’unità dell’unico Dio attraverso la differenza delle persone. Così da 
attuare la comunione delle Chiese in modo che sia l’unità cattolica che realizza lo scambio dei doni, condivide 
le ricchezze e cura le povertà in modo umano, fraterno e missionario.

21



Il terzo tema: l’uomo

• Sul versante antropologico dobbiamo registrare il lascito più geniale della fede niceno-costantinopolitana. La formula di Basilio mía 
ousía, treîs hypostáseis ha introdotto il significato “individuante” del termine persona (hypóstasis), sottraendolo alla generica 
equivalenza con essenza (ousía). Su questo punto la novità cristiana irrompe e plasma persino il linguaggio: persona non indica più 
solo il ruolo o il personaggio, ma è il principio di “individuazione” del Padre, Figlio e Spirito. Nella successiva controversia 
cristologica che approda al Concilio di Calcedonia il termine persona significherà principio di “relazione” (la persona del Verbo 
unifica senza confusione e separazione la natura umana e divina di Gesù: in unam coeuntem personam). L’eredità dei Concili della 
Chiesa dei padri consegna la nozione di persona con le sue due dimensioni: la persona è principio di individuazione e di 
singolarità (Boezio: rationalis naturae individua substantia); la persona è principio di relazione e di alterità (Tommaso: la 
persona come esse ad). Le due falde polarizzeranno il pensiero occidentale procedendo talvolta in modo parallelo, talaltra 
intersecandosi, in modo tale che dimensione singolare e dimensione relazionale della persona faticano a coniugarsi. La linea che va 
da Cartesio e, attraverso Kant, arriva sino ad Hegel enfatizzerà il soggetto singolo, individuale e assoluto; la linea che si diparte da 
Fichte e approda al ricupero novecentesco del personalismo comunitario cristiano e non solo (Mounier, Buber, Lévinas) metterà 
l’accendo sulla dimensione interpersonale e sociale del concetto di persona. 

• La persona è dunque come una moneta a due facce: la persona è singolarità irrepetibile e inalienabile se si pone in relazione 
all’altro da sé, se si mette in gioco con l’altro e porta alla parola nel racconto tale rapporto. L’identità dell’uomo e della donna 
è transitiva, drammatica e narrativa. L’identità personale non è salva a monte della sua relazione con l’altro, con il mondo e con Dio 
(transitiva), ma è una promessa che giunge a compimento agendo con e per l’altro (drammatica), e accade in una storia che chiede 
racconto al fine di trovare un senso per cui vale la pena di vivere (narrativa). Nel contesto attuale di identità fluida e confusa 
l’eredità della fede cristiana opera ancora come una leva non solo per salvare i diritti dell’uomo, ma per realizzare la promessa con 
cui l’uomo e la donna pervengono alla propria identità come dono e compito. L’identità è dono perché è ricevuta nella nascita come 
“promessa”, col sigillo del volto nel corpo e del nome proprio; essa è portata a “compimento” nel cammino della vita, mediante il 
compito di amare il fratello, custodire il mondo e lasciarsi chiamare da Dio. L’identità singolare e irrepetibile è donata, la figura 
personale è compiuta nel cimento della vocazione che costruisce la fraternità ecclesiale, la cura della casa comune e la fratellanza tra 
i popoli. Non è ancora oggi questa la sfida più bella che viene dalla teologia del Padri sulla Trinità come unità nella e mediante la 
differenza?

 22



Bibliografia

• Nicea: ieri, oggi e domani. Le ricadute della fede niceno-costantinopolitana, 
in P. CODA – S. FENAROLI (ed.), Ripartire da Nicea. Per leggere la fede dentro 
nuovi orizzonti (= Biblioteca di Teologia Contemporanea 225), Queriniana, 
Brescia 2025, 171-186.

• Le ricadute della fede niceno-costantinopolitana, in Nicea 325-2025. Un 
concilio da non dimenticare, Atti del Convegno 6 Novembre 2024, PMP 
Edizioni, Lodi 2025, 65-80.

• Il Simbolo di Nicea 1700 anni dopo, «Rivista del Clero Italiano» 105 (2024) 
718-733.

• Le dieci parole della fede, «Il Regno Documenti» 71 (2025) 31-43.

23


	Slide 1: IL CONCILIO DI NICEA IERI, OGGI E DOMANI 
	Slide 2: 1. ALLA VIGILIA DEL CONCILIO
	Slide 3: 2. I MOTIVI DELLA CONVOCAZIONE
	Slide 4: 3. LA PROFESSIO FIDEI DI NICEA
	Slide 5:  IL CONCILIO DI NICEA IERI, OGGI E DOMANI
	Slide 6: 4a.   LA SINOSSI  DEI SIMBOLI
	Slide 7: 4b.   LA SINOSSI  DEI SIMBOLI
	Slide 8: 5. CONFRONTI RAVVICINATI
	Slide 9: 6. EXPLANATIO SYMBOLI
	Slide 10: 6. EXPLANATIO SYMBOLI    Articolo cristologico
	Slide 11: 6. EXPLANATIO SYMBOLI    Articolo teologico
	Slide 12: 6. EXPLANATIO SYMBOLI    Articolo pneumatologico
	Slide 13:  IL CONCILIO DI NICEA IERI, OGGI E DOMANI
	Slide 14: 7. UNA RECEZIONE TORMENTATA
	Slide 15: 8. VERSO IL CONCILIO DI COSTANTINOPOLI (381)
	Slide 16: 9. UN FUTURO APERTO
	Slide 17:  IL CONCILIO DI NICEA IERI, OGGI E DOMANI
	Slide 18: 10. ATTUALITA’ E INATTUALITA’ DI NICEA
	Slide 19: 11. OLTRE, MA NON SENZA NICEA
	Slide 20: 12. TRE TEMI DI RIPENSAMENTO. Il primo tema: uni-trinità di Dio. 
	Slide 21: Il secondo tema: Chiesa universale e chiesa locale. 
	Slide 22: Il terzo tema: l’uomo
	Slide 23: Bibliografia

