IL CONCILIO DI NICEA

IERI, OGGI E DOMANI

1. ALLAVIGILIADEL CONCILIO
2. | MOTIVI DELLA CONVOCAZIONE
3. LA PROFESSIO FIDEI DI NICEA



1. ALLAVIGILIA DEL CONCILIO

* Il simbolo del Concilio di Nicea (325) contiene la formula di fede (Credo) dalla Chiesa del 1V
secolo che ha operato il discernimento di fronte alla crisi ariana. Pochi anni prima v’era stata
I’ultima persecuzione di Diocleziano (303). L’incontro di Costantino con Licinio a Milano, capitale
occidentale dell’tmpero, dopo la vittoria di Ponte Milvio (312), aveva siglato un accordo (313) che
dichiarava religio licita (culto ammesso) 1l cristianesimo allora in espansione. Licinio in Oriente
aveva dovuto successivamente abrogare con un rescritto le leggi repressive verso 1 cristiani. Tale
accordo ci1 ¢ pervenuto sotto i1l nome mmproprio di Editto di Milano, attraverso il De mortibus
persecutorum di Cecilio Lattanzio. In Occidente non era stato necessario, perché gia Costanzo,
padre di Costantino, aveva praticato un atteggiamento di tolleranza verso 1 cristiani.

* Nel decennio seguente (314-324) il conflitto con Licinio si protrasse a fasi alterne, fino a quando
Costantino, dopo la vittoria di Adrianopoli € di Crisopoli del 324, divenne imperatore unico. La
nuova situazione aveva cambiato lo scenario dell’impero. Costantino sentiva forte I'urgenza di
assicurare 1’unita politica anche attraverso la pace religiosa. Di fronte a diversi focolai di divisione,
soprattutto nell’importante sede di Alessandria per lo scontro tra il vescovo Alessandro e 1l prete
Ario, Pimperatore decise di convocare un concilio a Nicea per la tarda primavera del 325.



2. IMOTIVI DELLA CONVOCAZIONE

* Costantino, quindi, diventa I’attore principale del Concilio di Nicea: i1l motivi della sua
convocazione sono tre: 1) la pacificazione dottrinale come implicazione dell’unita politica
dell’impero: 2) la soluzione della questione liturgica (la data della Pasqua) ¢ 3) lo scisma
meleziano (un forte contrasto interno alla Chiesa di Egitto tra il Patriarca e il vescovo Melezio).

* Per quanto riguarda 1 vescovi partecipanti, I’unico elemento dirimente del Credo Niceno ¢ stato
I’homoousios (“consustanziale”, “della stessa sostanza” del Padre), perché nel simbolo non ¢
presente I’espressione del Figlio “generato prima di tutti 1 secoli”, che Eusebio aveva proposto, né
si fa parola della coeternita della generazione del Ldgos, cavallo di battaglia del patriarca
Alessandro contro Ario.



3. LAPROFESSIO FIDEI DI NICEA

* Al Concilio di Nicea avviene un fatto del tutto nuovo: I’elaborazione di un Credo con valore
universale, rispetto ai simboli in uso nelle singole chiese. «L’essenziale della svolta sta nella
circostanza che, per la prima volta i un Credo promulgato dai vescovi della cristianita, si getta uno
sguardo all’interno del mistero di Dio € lo si descrive.

* Nella riunione del Concilio di Nicea, il vescovo Eusebio di Cesarea presento il simbolo della sua
Chiesa, come base per la formulazione del Credo comune. A quanto pare, si tratto di una mossa
astuta per mtrodurre il simbolo battesimale della comunita di Cesarea, dopo averlo rinforzato con
espressioni che lo avrebbero scagionato dinanzi all’imperatore dopo la condanna inflittagli dal
precedente sinodo locale di Antiochia (primavera 325). La novita pero stava nell’idea di un
simbolo universale sottoscritto da tutti 1 vescovi.

* La diversita dei simboli locali, fino ad allora accettata pacificamente, era stata accentuata in
modo parossistico dalla controversia ariana, la quale aveva cominciato a ricevere attenzione
favorevole da alcuni vescovi di sedi importanti come Cesarea € Nicomedia. Ma la situazione
affatto nuova proveniva dell’intervento diretto dell’imperatore, gia sperimentato nel sinodo di Arles
(314), che aveva I’intenzione di dirimere la disputa ecclesiale.



IL CONCILIO DI NICEA

IERI, OGGI E DOMANI

4. LA SINOSSI DEI SIMBOLI
5. CONFRONTI RAVVICINATI
6. EXPLANATIO SYMBOLI



4a.

LA SINOSSI
DEI SIMBOLI

Lin. Simbolo Cesariense (C) Simbolo Niceno (N) Simbolo Niceno Costantinopolitano (NC)
1 Noi crediamo in un solo Dio Noi crediamo in un solo Dio Noi crediamo in un solo Dio

2 Padre onnipotente, Padre onnipotente, Padre onnipotente,

3 creatore di tutte le cose creatore di tutte le cose creatore del cielo e della terra

4 visibili e invisibili visibili e invisibili di tutte le cose visibili e invisibili

5 E in un solo Signore E in un solo Signore E in un solo Signore

6 Gesu Cristo, Gesu Cristo Gesit Cristo

7 il Verbo di Dio,

8 Figlio di Dio unigenito Figlio di Dio unigenito

9 generato dal Padre nato dal Padre prima di tutti i secoli

10 cioe della stessa sostanza del Padre

11 Dio da Dio, luce da luce, Dio da Dio, luce da luce, luce da luce,

12 vita da vita Dio vero da Dio vero, Dio vero da Dio vero,

13 Figlio unico

14 primogenito di tutta la creazione

15 generato

16 dal Padre prima di tutti i secoli generato generato

17 non creato non creato

18 consostanziale al Padre consostanziale al Padre

19 per mezzo di lui tutte le cose

20 sono state create per mezzo di lui tutte le cose per mezzo di lui tutte le cose

21 sono state create sono state create

22 quelle che sono nel cielo

23 per la nostra salvezza e quelle che sono sulla terra

24 per la nostra salvezza Per noi uomini e per la nostra salvezza
25 si @ incarnato & disceso discese dal cielo

26 e ha abitato tra noi si e incarnato si & incarnato per opera dello Spirito Santo
27 da Maria Vergine

28 si e fatto uomo e si é fatto uomo

29 ha sofferto fu crocifisso per noi sotto Ponzio Pilato

30 il terzo giorno é risuscitato ha sofferto ha patito e fu sepolto

31 é salito il terzo giorno érisuscitato e risuscitato il terzo giorno secondo le Scritture
32 al Padre e salito e salito al cielo

33 e tornera nella gloria ai cieli siede alla destra del Padre

33 a giudicare i vivi e i morti e verra e di nuovo verrd nella gloria

35 a giudicare i vivi e i morti a giudicare i vivi e i morti

36 e il suo regno non avra fine.

(e)]




37 | Noi crediamo in uno e nello Spirito Santo. e nello Spirito Santo
38 | Spirito Santo che ¢ Signore e da la vita
39 | credendo che ciascuno di e procede dal Padre
40 | essi e con il Padre e il Figlio ¢ adorato e
4b. 41 | ¢ e sussiste glorificato
42 | che il Padre ¢ veramente ha parlato per mezzo dei profeti
43 | Padre la Chiesa una santa cattolica e apostolica
44 | il Figlio ¢ veramente Figlio professiamo un solo battesimo
45 | lo Spirito Santo ¢ per il perdono dei peccati
LA SI NOSSI 46 | veramente aspettiamo la risurrezione dei morti
DEI| Sl M BO LI 47 | lo Spirito Santo e la vita del mondo che verra.
48 | come nostro Signore ha
49 | detto
50 | mandando i suoi discepoli
51 | apredicare:
52 | Andate e predicate
a tutti 1 popoli
battezzandoli nel nome
del Padre e del Figlio
e dello Spirito Santo.

siga |_________________________simoo____________________| colonna__| __legendacorpinelNC

Niceno Costantinopolitano, promulgato al Concilio Costantinopolitano | (381) terza colonna tutto il testo
“ Niceno, promulgato al Concilio Niceno | (325)
Cesariense, Simbolo battesimale della Chiesa di Cesarea

“ Apostolico, Simbolo battesimale della Chiesa di Roma
“ Gerosolimitano, Simbolo battesimale della Chiesa di Gerusalemme

seconda colonna  grassetto

prima colonna grassetto

inserzioni corsivo grassetto e normale
inserzioni tondo



5. CONFRONTI RAVVICINATI

Da questa sinossi dei simboli possiamo operare i seguenti confronti:

Rapporti tra il Simbolo Niceno e il Simbolo Niceno Costantinopolitano

Nel NC e inglobato quasi tutto il N. Vi mancano le espressioni: «cioe della sostanza del Padre»; «quelle che sono nel cielo e nella terra»; «Dio da
Dio». L'espressione «cioe della stessa sostanza del Padre» € omessa perché € una ripetizione ed € contenuta nella parola «consostanziale» al
Padre. Le parole «quelle che sono nel cielo e nella terra» nel N sono riferite al Figlio come cooperatore del Padre nella creazione, nel NC
vengono riferite del Padre «creatore del cielo e della terra». L'espressione «Dio da Dio» € omessa perché gia compresa in quella piu completa:
«Dio vero da Dio vero»

Rapporti tra il Simbolo Apostolico e il Simbolo Niceno Costantinopolitano

Anche il Simbolo Apostolico si trova quasi intatto nel NC con poche variati di scarso significato. E notevole Uintreccio che risulta nel NC dalla
fusione del N con U'A nei versetti che vanno da «per noi uomini...» a «...giudicare i vivi e i morti» (righe 24-36), i quali contengono il ciclo
cristologico soteriologico. Si noti che lincorporazione del Simbolo occidentale A nel NC, che ha come base il simbolo orientale N, dando
origine a una formula unica comune anche nella liturgia sia agli Orientali che agli Occidentali, rappresenta una felice e simbolica unione della
fede dell’Oriente con ’Occidente.

Rapporti trail Simbolo di Gerusalemme e il Simbolo Niceno Costantinopolitano

Paragonando il testo del nostro NC con quello che la Chiesa di Gerusalemme usava nel IV secolo per la professione di fede battesimale,
notiamo che sono entrati nel NC i seguenti elementi: «del cielo e della terra» (riga 3): «prima di tutti i secoli» (riga 9); «nella gloria» (riga 33); «il
suo regno non avra fine» (riga 36); «<ha parlato per mezzo dei profeti» (riga 41) «una (chiesa)» (riga 42); «un battesimo» (riga 43).

Elementi propri del Simbolo Niceno Costantinopolitano

Gli elementi propri del Simbolo Niceno Constantinopolitano sono quelli riguardanti lo Spirito Santo. Nel primo concilio di Costantinopoli,
infatti, si trattava di esprimere la divinita dello Spirito Santo contro ’eresia macedoniana che la negava, e cio fu fatto mediante Uinserzione nel
Credo degli appellativi dati allo Spirito Santo «Signore», «Vivificatore», «che procede dal Padre», «con il Padre e il Figlio & adorato e glorificato»,
«ha parlato per mezzo dei profeti». A motivo delle polemiche seguite al N per esprimere la divinita dello Spirito Santo non si uso piu il termine
«consostanziale», ma termini di tenore biblico.

Sintesi

Il Simbolo NC risulta composto a mosaico, integrando diversi elementi delle epoche precedenti e per la prima volta incorpora Simboli interi,
fatto che non era mai avvenuto prima



6. EXPLANATIO SYMBOLI

* D1 solito la Explanatio symboli procede nell’ordine logico, partendo dall’unico Dio Padre, creatore
¢ provvidente, poi passa a illustrare 1l Figlio Unigenito, nel suo rapporto col Padre ¢ nella sua
incarnazione redentrice e, infine, culmina nella spiegazione della missione santificatrice dello
Spirito santo, anima della Chiesa e vita del mondo. Se questo ¢ ordine della realta, tuttavia
I’ordine dell’esperienza ¢ inverso. Noi veniamo a sapere che Dio ¢ Padre, perché il Figlio unigenito
ce lo rivela e facciamo esperienza di come 1l Padre invia 1l Figlio nel mondo mediante 1’opera
trasformante e trasfigurante dello Spirito Santo.

* Dice infatti I’ Apostolo Paolo: «Quando venne la pienezza del tempo, Dio mando 1l suo Figlio, nato
da donna, nato sotto la Legge, per riscattare quelli che erano sotto la Legge, perche ricevessimo
I’adozione a figli. E che voi siete figli lo prova il fatto che Dio mando nei nostri cuort lo Spirito del
suo Figlio, 1l quale grida: «Abba! Padre!». Quindi non se1 piu schiavo, ma figlio e, se figlio, sei
anche erede per grazia di Dio» (Gal 4,4-7). Dall’ esperienza filiale ¢ fraterna (“voi siete figli...”)
sappiamo che “Dio manda lo Spirito del F iglio suo” che nella preghiera (di Gesu che grida nei
nostri cuort) ci fa conoscere 1l suo nome come “Abba, Padre”! L’ordine dell’esperienza ¢ inverso
e complementare all’ordine della realta: all’inizio abbiamo solo una vaga conoscenza de “il Dio”
(ho Theos) che diventa esperienza viva del Dio cristiano (4Abba) attraverso il dono del Figlio e
I’opera dello Spirito, profondamente intrecciate tra di loro.



6. EXPLANATIO SYMBOLI Articolo cristologico

* Nel Simbolo di fede questa € la parte piu ampia e ha la forma di una «storia in miniaturay. Vi
sono alcune diversita nel confronto fra 1 due testi. La differenza piu evidente sta nell’aggiunta di tre
sviluppi nel NC: 1) sull’origine di Gesu generato dal Padre: Figlio di Dio unigenito, nato dal Padre
prima di tutti i secoli, luce da luce, Dio vero da Dio vero, generato, non creato, consostanziale al
Padpre; 2% sulla sua mediazione nella creazione del mondo: per mezzo di lui tutte le cose sono state

create; 3) sulla sua incarnazione salvifica: per noi uomini e per la nostra salvezza discese dal cielo,
Si e incarnato.

* La “regola della fede” %Cre.do) ¢ la “formula breve” del Vangelo. Non intende sostituire 1 vangeli,
ma indicare le tappe della liberta singolare di Gesu che ci mette in comunione con 1l mistero stesso
di Dio. E facile notare che si sorvola sul ministero di Gesu, il suo annuncio, 1 suoi gesti di
liberazione, le sue parabole ¢ i suoi detti, il suo rapporto con la fede dei Padri. Ma il Credo ci
fornisce il criterio per leggere la vicenda umana di Gesu come una storia che comunica la vita
di Dio nel suo agire e nel suo patire.

* Nella “spiegazione del credo” Darticolo che riguarda Gesu Cristo ¢ il piu ampio e potrebbe
svolgerst in cinque scene: 1. I/ Regno di Dio: ’annuncio del Regno da parte di Gesu; 2. La
prossimita di Gesu: la storia dei gesti e delle parole di Gesu; 3. La croce gloriosa: 1l mistero
salvifico della morte e risurrezione di Gesu; 4. Generato, non fatto: la risalita dalla storia al seno
del Padre; 5. La gloria del Figlio: ’attesa del ritorno di Gesu.”Ho sviluppato C}ueste cinque scene
nella mia lettera pastorale: Le dieci parole della fede, SDN, Novara 2024, pp. 13-22, per illustrare
la vicenda di Gesu nella sua vita, passione, morte € risurrezione.

10



6. EXPLANATIO SYMBOLI Articolo teologico

* E I’articolo piu sobrio del Credo, perché 1l mistero santo di Dio, invisibile e inesauribile, preserva
la sua ineffabiliti e puod essere accolto solo nella meraviglia deli’obbedienza della fede. Sul primo
articolo del Credo si1 possono fare due osservazioni. Anzitutto, I’espressione “in un solo Dio
Padre” non deve mettere la virgola dopo il termine Dio, perché 1l mimistero dell’unita di Dio ¢
riferita al Padre. Il Credo ha una struttura trinitaria: crediamo in un solo Dio Padre; in un solo
Si%nore Gesu Cristo; e nello Spirito Santo. L’articolo su Dio Padre sta all’inizio nell’ordine
dell’esposizione del Credo, ma nell’ordine dell’esperienza si puo intendere pienamente solo
attraverso lo sguardo filiale di Gesu. In secondo luogo, la formula Creatore del cielo e terra, di
tutte le cose visibili e invisibili attribuisce a Dio 1’origine della creazione. Nello sguardo di Gesu
brilla 1l volto paterno dell’unico Dio, la fede nella sua onnipotenza e nel Creatore provvidente che
benedice 1l mondo.

* Il primo articalo del Credo, sia nel simbolo A che nel credo NC, contiene la fede in Dio Padre
Onnipotente. E 1l Figlio Gesu che ci mette in contatto e ci dona Dio come Padre. Nella liberta
dell’amore dello Spirito. La sua “paternita” e “onnipotenza” sono attributi divini che non si
possono intendere pienamente al di fuori del vangelo di Gesu. Sono verita accessibili solo nello
sguardo di Cristo.

* La seconda parte del primo articolo della fede: Creatore del cielo e della terra, di tutte le cose
visibili e invisibili, confessa 1l Padre all’origine della creazione, 1l Figlio come mediatore della
creazione € lo Spirito come primizia dei cieli e terra nuovi. In tal modo la creazione ¢ straé)pata
dal problema dell’inizio del cosmo e introduce il tema del senso della vita e del mondo. C’¢ un
inscindibile intreccio tra origine dal Padre, mediazione di Cristo, primizia dello Spirito che lega
insieme mondo, corpo € comunita, fusi nell’attesa escatologica del futuro destino dell’'umanita e
%1 nuovi cieli e terra nuova. Ho illustrato I’articolo sul Padre in Le dieci parole della fede, pp. 24-

11



6. EXPLANATIO SYMBOLI Articolo pneumatologico

Le differenze che scaturiscono dalla sinossi tra A ¢ NC per questo terzo articolo del Credo sono molto significative. La piu
importante ¢ lo sviluppo, operato dal Concilio Costantinopolitano I, sulla divinita della Spirito Santo: che é Signore e da la vita
e procede dal Padre e con il Padre e il Figlio e adorato e glorificato, ha parlato per mezzo dei profeti. Non si usa piu il termine
homoousios (fonte di tante discussioni) per dire 1’'uguaglianza di natura dello Spirito col Padre, ma si ritorna al linguaggio biblico: ¢
Signore e da la vita (Dominus et vivificans) e alla lingua liturgica: con il Padre e il Figlio e adorato e glorificato. Infine, si indica il
modo con cui lo Spirito deriva dal Padre (processione) e si valorizza la sua azione con I’ispirazione profetica, il tratto piu originale
della prima alleanza. Inoltre, I’articolo sulla Chiesa cattolica ¢ un momento interno della fede nello Spirito Santo che ¢ presente e
agisce in essa. Mentre, pero, I’A riferisce solo la nota della “santita” della Chiesa, il NC declina le famose quattro note della Chiesa:
una, santa, cattolica e apostolica.

La spiegazione di questo articolo del simbolo NC parte dall’opera dello Spirito Santo per arrivare al mistero della sua persona.
La confessione di fede sull’opera dello Spirito si puo rappresentare con due cerchi concentrici: 1’esperienza dello Spirito del Risorto
che rimanda alla memoria Jesu (il Risorto come “mittente” dello Spirito); la vicenda terrena di Gesu che appare suscitata e
accompagnata dallo Spirito (Gesu come “destinatario” dello Spirito).

Il Simbolo A inserisce nella confessione di fede sullo Spirito Santo, I’articolo su la santa Chiesa cattolica, la comunione dei santi
e la remissione dei peccati. Se communio sanctorum significa in origine la comunione delle realta sante (neutro), la sequenza che
ne risulta ¢ perfetta: 1’opera dello Spirito santificatore si rende presente nella Chiesa santa, nell’Eucaristia e nel Battesimo in
remissione dei peccati. I1 NC invece ordina 1’articolo sulla Chiesa con le sue quattro note una, santa, cattolica e apostolica, ed
esplicita un solo battesimo per la remissione dei peccati.

L’ultima parte del Credo ci proietta verso la speranza cristiana. La speranza ¢ la fede distesa nel tempo. Possiamo dire che la
speranza tende al compimento del tempo e ha la sua attuazione irreversibile nella Pasqua di Gesu. Il simbolo A svetta su questa cima
altissima quando professa: credo la vita eterna; 1l simbolo NC allarga 1’orizzonte alla redenzione di tutta la creazione: la vita del

mondo che verra. Chi volesse leggere lo svolgimento di questi aspetti sulla persona e I’opera dello Spirito puo trovali in Le dieci
parole della fede, pp. 30-37.

12



IL CONCILIO DI NICEA
IERI, OGGI E DOMANI

7. UNA RECEZIONE TORMENTATA
8. VERSO IL CONCILIO DI COSTANTINOPOLI (381)
9. UN FUTURO APERTO

13



7. UNA RECEZIONE TORMENTATA

* In conclusione, potremmo chiederci: perche il termine homootisios resta dirimente nella formula di
fede nicena? Ma soprattutto come? Ne ¢ testimonianza la Lettera con cui Eusebio relaziona
sull’evento conciliare. Sull’inserimento dell’homoousios egli fa un’ermeneutica pro domo sua: egli
I’ha accettato per amore di pace e per aderire al volere dell’imperatore e per questo lo equipara
all’espressione “dal Padre”. Nello stesso modo Eusebio commenta gli anatematismi antiariani, non
senza contorsioni € reticenze. In tal modo il vescovo di Cesarea ¢ testimone del fatto che
Iintroduzione dell’homoousios fu un’operazione voluta dalPimperatore supportato
dall’miziativa di alcuni vescovi che hanno visto nel termine 1’elemento decisivo per sbarrare la
strada agli ariani.

* Se si da credito alla testimonianza di Atanasio nel De decretis, 1’homoousia nicena supero
I’obiezione degli eusebiani di non essere un termine scritturistico, quando di fronte alla disparita
ermeneutiche sui testi della Scrittura, sembro che I’unica possibilita di dirimere la questione del

rap{)orto del Figlio con il Padre fosse di concettualizzarlo con un linguaggio extra-
scritturistico. Prinzivalli afferma giustamente: «con Nicea si apriva una traiettoria dottrinale che
lasciava 1l campo aperto a una sem]i)re. maggiore ricerca di definizioni». Da quel momento non fu
piu possibile annunciare e pensare al Figlio Gesu se non come *“colui che sta dalla parte del Padre”,
¢ che lo ¢ non come le altre realta create e neppure come gli inviati da Dio (legislatori, profeti,
sapienti), ma come il Figlio Uni-genito che ¢ I’esegeta umano del Dio mvisibile.

* La differenza del Figlio Gesu dal mondo creato e redento ¢ il discernimento di Nicea, la
separazione del Figlio Gesu dall’ordine della creazione e della redenzione € il pericolo di Nicea,
quando sia letta come il punto di partenza di uno sviluppo dogmatico e non come 1l criterio
ermeneutico fondamentale per non perdere la ricchezza inesauribile della rivelazione. La fede
nicena € di piu del credo niceno, eppure il secondo € la teca preziosa che custodisce la prima. E
questo 1l senso della “Nicea della storia™?

14



8. VERSO IL CONCILIO DI COSTANTINOPOLI (381)

» La vicenda che ¢ seguita all’assise nicena si ¢ incaricata di mostrare le due possibilita sopra evocate: la prima ha percorso
la strada della reticenza di fronte al dettato di Nicea, sino quasi a farlo cadere nell’oblio; la seconda si € riservata una
ripresa creativa, non solo della fede nicena, ma anche del credo niceno, quando ¢ stato possibile integrarne la concettualita
in una visione sinfonica. Nel frattempo, la “traiettoria dottrinale” aveva preso il sopravvento. Frutto di tale traiettoria ¢ il
fatto che 1l Credo niceno-costantinopolitano ¢ ancor oggi il testo piu ecumenico dopo la Bibbia.

« Allora, come si passa dal discernimento di Nicea alla ripresa del primo Concilio nel dibattito del IV secolo, in altre parole
che rapporto c’¢ tra la “Nicea della storia” e la “Nicea della fede”? Si badi bene: oggi non usiamo piu la nota
espressione pensando al Gesu della storia senza la fede dei discepoli, cosi come non possiamo professare il Cristo della
fede senza ancoraggio alla storia singolare di Gesu. Allo stesso modo parlare di “Nicea della storia” ha senso se vi ¢
custodito un discernimento essenziale per la fede, cosi quando ci si riferisce alla “Nicea della fede” non s’intende superare
il primo significato, ma integrarlo in una visione piu ampia che lo preservi dal suo limite. Quali passi, dunque, possiamo
tratteggiare a partire dalla “Nicea della storia” per integrarla nella “Nicea della fede”?

* La svolta avvenne con ’entrata in scena dei tre Cappadoci, ed ¢ per loro merito se la controversia trinitaria giunse a
soluzione sconfiggendo 1’arianesimo. Ordinato vescovo di Cesarea di Cappadocia nel 370, Basilio con la formala mia ousia
tréis hypostaseis, da un lato scioglieva 1’identificazione pratica di ousia e hypdstasis degli occidentali e, dall’altro,
consentiva agli orientali di sfuggire al pericolo di triteismo che definiva le tréis hypostdseis, come tre sostanze individuali.
Infatti, sciogliendo la sovrapposizione di ousia € hypostasis, Basilio affermava che le caratteristiche differenziali di Padre
(ingenito), Figlio (generato), Spirito (procedente) si riferiscono alle hypostaseis del Padre, del Figlio e dello Spirito, nel
senso che Padre, Figlio e Spirito posseggono la stessa essenza divina (ousia) in modo diverso: ingenita nel Padre, generata
nel Figlio, procedente nello Spirito. Percio ousia e hypostasis non si sovrappongono ¢ vanno tenute distinte. Questa € la
soluzione neonicena: «il che cosa dell’essenza divina, la natura divina ¢ la medesima nel Padre, Figlio e Spirito, ma il
modo, il come questi tre posseggono la medesima essenza divina, li distingue».

15



9. UN FUTURO APERTO

* La soluzione ¢ caratterizzata da un uso della concettualita rispettoso dell’insondabilita di Dio
a livello della natura (ousia), la quale ¢ incomprensibile e inesauribile, e guardingo
nell’attenzione alla zaxis trinitaria che si riferisce alle #réis hypostaseis (Padre, Figlio, Spmt%.
La caratterizzazione delle tre persone con 1 termini di ingenito, generato, procedente, come delle
altre nozioni che sono da attribuire al Padre, al Figlio e allo Spirito in maniera assoluta }potenza,

loria, grandezza, bonta, eternita, inconoscibilita) deve mantenere vivo 1l senso

ell’incomprensibilita di Dio, che € il risvolto apofatico dell’inesauribilita divina per ogni spirito
finito. La fede nicena finalmente raggiunge 1l suo vertice ¢ quindi 1l Credo Niceno puo essere
totalmente integrato nel Costantinopolitano I (381).

* Il termine homoousios non viene piu utilizzato per lo Spirito Santo, ritornando al linguaggio
biblico (Dominum et vivificantem) e liturgico (simul adoratur et congloréﬁcqtur), 1u omogenel
alla pratica della fede. Ecco la “Nicea della fede’: I’intenzionalita della fede nicena ha riplasmato
durante un secolo di controversie la concettualita del credo niceno. In questo senso 1l concilio di
Calcedonia, settant’anni dopo, prospetta la ricezione del symbolon niceno-costantinopolitano come
garanzia di un’ermeneutica fedele alla Rivelazione attestata nella Scrittura. Lo scopo del Credo non
¢ di sostituire la Scrittura o di tradurla in concetti (dal kerygma al dogma, come mterpretava la
Dpﬁmen ‘%eschichte), ma di custodire e far parlare 1’inesauribilita della rivelazione del mistero santo
di Dio, 1l Padre che si dona nel Figlio e c1 trasfigura nello Spirito (dal dogma al kerygma, come
afferma la nota espressione il dogma sotto la Parola di Dio). Se per tutte le chiese cristiane ancora
Og(%l il simbolo Niceno-costantinopolitano ¢ il testo ecumenico per eccellenza, la battaglia per la
fede nicena ¢ il punto di partenza per far ritrovare la fede comune.

16



IL CONCILIO DI NICEA
IERI, OGGI E DOMANI

10. ATTUALITA’ E INATTUALITA’ DI NICEA
11. OLTRE, MAINON SENZA NICEA
12. TRE TEMI DI RIPENSAMENTO

17



10. ATTUALITA’ E INATTUALITA’ DI NICEA

* Se confrontiamo il punto di partenza dell’homoousia di Nicea col punto di arrivo della triunita di Costantinopoli, il senso
della controversia puo essere indicato nella dialettica tra i termini di ousia e hypdstasis, che passano dall’equivalenza
nicena alla differenza costantinopolitana. Il merito dei primi vescovi fedeli a Nicea fu la fedelta all’homoousios dei 318
Padri, per riportare totalmente Cristo “dalla parte di Dio”, sconfiggendo il subordinazionismo con cui Ario interpretava il
sentimento occidentale dell’unita divina con lo strumento concettuale monarchiano dell’una substantia Dei (Tertulliano).
D’altro canto, il merito dei vescovi orientali, pur continuamente minacciati di simpatizzare col subordinazionismo, in tutte
le differenti versioni, eusebiane, omeusiane, omeane, fu di integrare la ricchezza della tripersonalita di Dio (del Padre, del
Figlio, dello Spirito) all’interno dell’unita garantita dal Padre ingenerato.

* A questo punto non si possono dimenticare anche le ragioni della inattualita di Nicea. Se la sua formula, calibrata nella
versione di Basilio, custodisce 1’intenzionalita della fede, resta nondimeno da ponderare lo strumento concettuale in cui ¢
iscritta. In fondo sia Occidente che Oriente condividevano la stessa cornice ellenistica dell’ontologia del rapporto tra Dio ¢
il mondo, connotata in termini cosmologici. L’unita della natura divina (ousia) era identificata con 1’arché (Principio) del
Padre ingenerato, con due possibili esitt devianti: quello subordinazionista, nelle sue infinite varianti orientali filoariane,
resistenti ad ogni assorbimento nel Principio; o quello monarchiano, che riduceva le tre persone a tre modi, potenze o
denominazioni salvifiche dell’'unico e medesimo essere divino. I primi (triunitari) erano sensibili alla ricchezza
dell’economia del Figlio e dello Spirito; gli altri (unitrinitari) erano attenti all’unita del mistero unico di Dio.

* Entrambi pero si collocavano nella cornice di pensiero che iscriveva I’evento della rivelazione e il donarsi di Dio agli
uomini nel rapporto tra I’'Uno immutabile e il divenire molteplice del mondo. La cornice concettuale ellenistica entrava
qui nel punto massimo di “crisi ontologica”: se si faceva valere I’'immutabilita di Dio (il Padre), 1l Figlio e lo Spirito
potevano essere ridotti a manifestazioni (storiche) dell’unita/unicita del Principio; se, invece, si faceva valere il molteplice
e il divenire del mondo (la creazione del mondo e la storia della salvezza), il Figlio e lo Spirito potevano essere
subordinati o derivati di secondo ordine dal Padre, il Principio ingenerato. In ambedue i casi il Principio era pensato come
I’Uno immutabile e immobile in riferimento al mondo concepito in termini cosmologici; mentre il mondo era percepito
come molteplice e diveniente sul fondamento dell’Essere, stabile e consistente. Il calco di un’ontologia “meta-fisica” era il
registro che alimentava la riflessione di ambedue 1 fronti in campo.

18



11. OLTRE, MA NON SENZA NICEA

* La cornice ellenistica, dunque, faticava a pensare la storicita dell’Essere e la temporalita del
mondo. Il compito attuale domanda di invertire i1l vettore pensando 1’ontologia a partire dalla
storia, senza cadere pero nel pericolo opposto secondo cui il nostro modo di interpretare la vicenda
di Gesu di Nazaret e la vita nuova dello Spirito possano irretire Dio nel mondo, trasformando 1l suo
Mistero santo in una proiezione del nostro bisogno di redenzione e di salvaguardla della casa
comune. E il rischio dello storicismo (verum quia factum) e del prassismo (vemm quia faciendum).
Tuttavia, questa attualizzazione radicale non deve perdere 1l “sugo della storia”.

* Soprattutto il rinnovamento biblico, propiziato dalla Dei Verbum del concilio Vaticano II, ha
comportato di ritornare sempre da capo alle fresche sorgenti del linguaggio biblico e della cultura
semitica, inseparabili ’'uno dall’altra, con il forte senso della “rivelazione come storia” che li
attraversa. Oggi, tuttavia, siamo i grado di dire che 1l senso di Nicea domanda con urgenza di
indagare la “storia come rivelazione”, mettendo al centro la teologia dell’alleanza e le relazioni

tra Dio e 'umanita. L’alleanza d’amore tra gli uomini e la custodia del mondo creato deve riflettere
la nostra configurazione a Gesu Cristo e I’esperienza dello Spirito che ci trasﬁgura in Lui.
Configurazione a Cristo e trasﬁgurazmne nello Spirito non sono solamente 1l “luogo” dell’incontro
con il mistero di Dio, la cui unita s1 da nella relazione tra le Persone divine, ma possono essere una
“storia” capace di “rivelare”, cioe di accogliere e ricevere la donazione del Dio trinitario nell’unita
di Agape. E questo il senso della fede nicena per noi oggi!

19



12. TRE TEMI DI RIPENSAMENTO. Il primo tema: uni-trinita di Dio.

* La separazione ha irrigidito e poi solidificato le differenze tra Oriente ¢ Occidente. In Oriente I’unita di
natura di Dio era pensata a partire dalla trinita delle persone (triunita): ¢ ’'unita di comunione del Figlio
¢ dello Spirito nel Padre. A partire dalla taxis (ordine) trinitaria, 1’unita del Figlio e dello Spirito risale al
Padre, ma questo ha insinuato il pericolo di non sapere indicare il rapporto tra Cristo e lo_ Spirito
nell’economia salvifica, perché Gesu e lo Spirito procedono entrambi dal Padre. Sorge da qui il rifiuto del
Filioque da lg_artg: degli orientali, che non capiscono perché lo Spirito debba avere due “princip1” (“procede dal
Padre e dal Figlio”). La missione del Figlio e I’invio dello Spirito talvolta hanno corso 1l rischio di non essere
correlati tra loro,, con ricadute sul modo di vivere la Chiesa, 1 Sacramenti e ’escatologia. In Occidente,
d’altra parte, 'unita era pensata come unicita dell’essenza e differenza delle persone (unitrinita),
faticando a collegare i due piani dell’unita e della trinita, col duplice esito di concepire ’unita di Dio a monte
della Trinita (il de Deo uno prima del de Deo trino) e di concettualizzare la Trinita secondo 1’analogia
}Elsw(_)lo ica (Agostino: mens, notitia, amor?, iu che secondo le missioni e le relazioni delle persone divine.

a ricchezza delle missioni del Figlio e dello Spirito, in rapporto al mondo creato e alla liberta umana, hanno
faticato a illuminare I’immagine comunionale (trinitaria) di Dio, rendendola estrinseca al rapporto con la
liberta dell’uomo e con la creaturalita del mondo.

* L’esperienza cristiana di Dio come Agape delle persone divine risultava ininfluente (Kant afferma che la
Trinita € del tutto inutile). Essa appare incisiva sulla vita del mondo e sulla storia degli uomini solamente se la
s1 incontra nella vicenda di Gesu e nel dono dello Spirito. Anzi, solo un’ampia ripresa dell’economia salvifica,
come si dispiega con la storia di Gesu per gli uomini e con 1’azione dello Spirito nella Chiesa e nel mondo, ha
consentito € atutera sempre piu ad accostare gli uomini e le donne al mistero santo di Dio nella sua benevola e
misericordiosa condiscendenza verso 1l mondo creato e la storia umana. La teologia patristica, risalendo dalla
vicenda di Gesu e dall’esperienza dello Spirito al grembo trinitario di Dio, ha corso 1l rischio di attrarre la
storia nell’ontologia, perché 1’Essere immutabile de1 §rem non poteva soggiacere al divenire e alla
drammatica del Dio dell’alleanza e del Padre di Gesu che dona lo Spirito. Il compito per il futuro ¢ di rendere
ragione della tripersonalita di Dio (triunita) come la storia d’amore di Dio con I"'umanita che ¢ il luogo
insuperabile dell incontro con i1l mistero inesauribile del Dio che ¢ Agape (unitrinita).

20



Il secondo tema: Chiesa universale e chiesa locale.

* Sulla Chiesa si registra la differenza piu notevole: mentre in Occidente si ¢ consolidata la figura della
Chiesa universale e istituzionale, incentrata sul papato e la gerarchia, in Oriente ’ecclesiologia ha
privilegiato la Chiesa locale, incentrata sull’Eucaristia, come comunione nello Spirito Santo. L’Occidente
parla ancora di un primato della Chiesa universale su quella locale, in difficolta ad uscire da un’ecclesiologia
dei poteri e dalla dialettica clero e laici, in particolare del ruolo delle donne; mentre 1’Oriente vive con
immediatezza un’esperienza della Chiesa eucaristica, fatta di carismi ¢ ministeri, incentrati sul vescovo e il
presbiterio, nella communio dei fedeli. Un benefico influsso dovrebbe circolare tra la visione di Chiesa
orientale e quella occidentale, perché la Chiesa che nasce dall’Eucaristia superi 1 suoi particolarismi e
campanilismi, € la Chiesa che si apre all’universalita delle Chiese non si pensi come un ONU delle chiese, ma
come la Catholica dalle e nelle Chiese locali.

Qui la differenza d’accento, legittima se non esclude I’altra posizione, fra gli unitaristi e 1 trinitaristi che si
sono affrontati nel IV secolo, dovra anche fare i conti con le rispettive patologie che sono sorte nella storia
seguente: da un lato, il centralismo romano, che fatica a trovare un giusto rapporto tra centro e
periferie, oggi in cerca di correzione con la sinodalita, ancora ferma all’ascolto e alla conoscenza, ma lenta
nel passare dalla sinodalita di carta alla sinodalita di carne; dall’altro lato, la frammentazione orientale, la
quale ancora ai nostri giorni sperimenta una forte dialettica tra le chiese sorelle, sempre minacciate da
nazionalismi, talvolta persino armati, e da frammentazioni che fanno della communio tra chiese poco piu
che una federazione. Lo scambio che sta avvenendo a partire dal Vaticano II tra 1’ecclesiologia locale e
I’ecclesiologia universale non ha ancora raggiunto tra 1 due fronti un punto di apprezzabile convergenza che
onori 1l senso profondo di Nicea: pensare [’unita dell’unico Dio attraverso la differenza delle persone. Cosi da
attuare la comunione delle Chiese in modo che sia I’unita cattolica che realizza lo scambio de1 doni, condivide
le ricchezze e cura le poverta in modo umano, fraterno e missionario.

21



Il terzo tema: [ 'uomo

Sul versante antropologico dobbiamo registrare il lascito piu geniale della fede niceno-costantinopolitana. La formula di Basilio mia
ousia, treis hypostdseis ha introdotto il significato “individuante” del termine persona (/ypostasis), sottraendolo alla generica
equivalenza con essenza (ousia). Su questo punto la novita cristiana irrompe e plasma persino il linguaggio: persona non indica piu
solo 1l ruolo o il personaggio, ma ¢ il principio di “individuazione” del Padre, Figlio e Spirito. Nella successiva controversia
cristologica che approda al Concilio di Calcedonia il termine persona significhera principio di “relazione” (la persona del Verbo
unifica senza confusione e separazione la natura umana e divina di Gesu: in unam coeuntem personam). L’eredita dei Concili della
Chiesa dei padri consegna la nozione di persona con le sue due dimensioni: la persona ¢ principio di individuazione e di
singolarita (Boezio: rationalis naturae individua substantia); la persona € principio di relazione e di alterita (Tommaso: la
persona come esse ad). Le due falde polarizzeranno il pensiero occidentale procedendo talvolta in modo parallelo, talaltra
intersecandosi, in modo tale che dimensione singolare ¢ dimensione relazionale della persona faticano a coniugarsi. La linea che va
da Cartesio e, attraverso Kant, arriva sino ad Hegel enfatizzera il soggetto singolo, individuale e assoluto; la linea che si diparte da
Fichte e approda al ricupero novecentesco del personalismo comunitario cristiano € non solo (Mounier, Buber, Lévinas) mettera
I’accendo sulla dimensione interpersonale e sociale del concetto di persona.

La persona ¢ dunque come una moneta a due facce: la persona ¢ singolarita irrepetibile e inalienabile se si pone in relazione
all’altro da sé, se si mette in gioco con I’altro e porta alla parola nel racconto tale rapporto. L’identita dell’'uomo e della donna
¢ transitiva, drammatica e narrativa. L’identita personale non ¢ salva a monte della sua relazione con I’altro, con il mondo e con Dio
(transitiva), ma ¢ una promessa che giunge a compimento agendo con e per 1’altro (drammatica), e accade in una storia che chiede
racconto al fine di trovare un senso per cui vale la pena di vivere (narrativa). Nel contesto attuale di identita fluida e confusa
I’eredita della fede cristiana opera ancora come una leva non solo per salvare 1 diritti dell’uomo, ma per realizzare la promessa con
cui I’uomo e la donna pervengono alla propria identita come dono e compito. L’identita ¢ dono perché ¢ ricevuta nella nascita come
“promessa”, col sigillo del volto nel corpo e del nome proprio; essa € portata a “compimento” nel cammino della vita, mediante il
compito di amare il fratello, custodire i1l mondo e lasciarsi chiamare da Dio. L’identita singolare e irrepetibile ¢ donata, la figura
personale ¢ compiuta nel cimento della vocazione che costruisce la fraternita ecclesiale, la cura della casa comune ¢ la fratellanza tra
1 popoli. Non ¢ ancora oggi questa la sfida piu bella che viene dalla teologia del Padri sulla Trinita come unita nella e mediante la
differenza?

22



Bibliografia

* Nicea: ieri, oggi e domani. Le ricadute della fede niceno-costantinopolitana,
in P. CODA — S. FENAROLI (ed.), Ripartire da Nicea. Per leggere la fede dentro

nuovi orizzonti (= Biblioteca di Teologia Contemporanea 225), Queriniana,
Brescia 2025, 171-186.

* Le ricadute della fede niceno-costantinopolitana, in Nicea 325-2025. Un
concilio da non dimenticare, Atti del Convegno 6 Novembre 2024, PMP
Edizioni, Lodi 2025, 65-80.

[l Simbolo di Nicea 1700 anni dopo, «Rivista del Clero Italiano» 105 (2024)
718-733.

* Le dieciparole della fede, «Il Regno Documenti» 71 (2025) 31-43.

23



	Slide 1: IL CONCILIO DI NICEA IERI, OGGI E DOMANI 
	Slide 2: 1. ALLA VIGILIA DEL CONCILIO
	Slide 3: 2. I MOTIVI DELLA CONVOCAZIONE
	Slide 4: 3. LA PROFESSIO FIDEI DI NICEA
	Slide 5:  IL CONCILIO DI NICEA IERI, OGGI E DOMANI
	Slide 6: 4a.   LA SINOSSI  DEI SIMBOLI
	Slide 7: 4b.   LA SINOSSI  DEI SIMBOLI
	Slide 8: 5. CONFRONTI RAVVICINATI
	Slide 9: 6. EXPLANATIO SYMBOLI
	Slide 10: 6. EXPLANATIO SYMBOLI    Articolo cristologico
	Slide 11: 6. EXPLANATIO SYMBOLI    Articolo teologico
	Slide 12: 6. EXPLANATIO SYMBOLI    Articolo pneumatologico
	Slide 13:  IL CONCILIO DI NICEA IERI, OGGI E DOMANI
	Slide 14: 7. UNA RECEZIONE TORMENTATA
	Slide 15: 8. VERSO IL CONCILIO DI COSTANTINOPOLI (381)
	Slide 16: 9. UN FUTURO APERTO
	Slide 17:  IL CONCILIO DI NICEA IERI, OGGI E DOMANI
	Slide 18: 10. ATTUALITA’ E INATTUALITA’ DI NICEA
	Slide 19: 11. OLTRE, MA NON SENZA NICEA
	Slide 20: 12. TRE TEMI DI RIPENSAMENTO. Il primo tema: uni-trinità di Dio. 
	Slide 21: Il secondo tema: Chiesa universale e chiesa locale. 
	Slide 22: Il terzo tema: l’uomo
	Slide 23: Bibliografia

